

## رسائل فرانز كافكا الأخيرة

### ـودت هـوشـيـار

حين توفي فرانيز كافكا في عام ١٩٢٤ لم يكن قد نشير من نتاجاته سوى بضع مجموعات صغيرة من القصص القصيرة أما رواياته وقصصه الطويلة (وكذلك قصصه القصيرة التي لم تنشر خلال حياته) ويومياته ورسائله فقد نشرت تباعا بعد وفاته وقد استغرق نشر مؤلفاته الكاملـة حوالى خمسين عامــا (١٩٢٤ – ١٩٧٤) من الجهد المتواصل لعدد كبير من الباحثين والناشرين. فقد نشرت روايـة " المحاكمـة " في عام ١٩٣٥ وروايـة " القلعة " في ١٩٢٦ وروايـة "أمـيركا" في ١٩٢٧. ثم صدر مجلد يضم مجموعـة كبيرة من قصصه الطويلـة والقصيرة الناجزة، سواء تلك التي نشرت خلال حياة الكاتب أو بقيت على شكل مخطوطات ضمن أرشيفه وأعقب ذلك صدور مجلد يضم مسودات قصته الطويلة " وصف معركة '

اما بعد الحرب العالمية الثانية فقد تم نشر قصته الطويلة استعدادات لحفلة زفاف في الريف " مع مجموعة من رسائلــه ويومياته ومنهـا رسالته الشهــيرة الى والده أما رسائله الى النساء اللواتي لعبن أدواراً" مهمة في حياته فقد صدرت في مجلدات متتابعة ومستقلة كل مجلد يحتوي على رسَّائله الموجهة الى واحدة منهن.

فقد صدر كتاب "رسائل إلى ميلينا يسينسكايا " في عــام ١٩٥٢ وكتــَاب "رسائلً إلى فيليتس بــاوار "في عام ١٩٦٧ وأخــيرا" "رسائـل إلى اوتــالا "في ١٩٧٤ ويتألف من (٢٤٨) صفحة. والكتاب الأخير يحتوي على الرسائل العائلية ومعظمها موجهة إلى شقيقته أوتلا وعدة رسائل الى زوجته (دورا) ولا يتضمن الكتاب رسائل كافكا الى شقيقاته الأخريات ويرجح أنها فقدت ولا نجد في الكتاب أي جواب مِن أجوبة اوتلا على رسائل أخيها (إن كانت ثمّة أصلًا" أجوبة" ما) أي أنها رسائل من جانب واحد وأشبه بالمونولوج الداخلي من طرف واحد بدلاً من

الحوار بين المرسل والمتلقي. وعلى الرغم من أن كافكا قد ولد وعاش طوال حياته في العاصمة الجيكية براغ الاأن مؤلفاته جميعها مدونة باللغة الألمانية والتي كانت اللغة الرسمية في البلاد قبل الحرب العالمية الأولى. كان كافكا يتكلم اللغة الجيكية العامية ولكنه كان في أعماق نفسه يشعر بأن اللغة الألمانية أغنى وأرحب وأنه يستطيع التعبير عن نفسه باللغة الألمانية على نصو أعمق وأدق وعلى الرغم من كونه يهوديا" الا انه لم يكن يتكلم العبرية أو يهتم بها ولم يحاول أن يتعلمها فقد كانت اللغة عنده وسيلة تعبير عن النفس في المقام الأول ولم تستهويه قط الأفكار الدينية او القوميــة الضيقة وكان يتجاهل اى مسعــى من هذا القبيل مهما كان مصدره (على النقيض من مزاعم بعض النقاد العرب ومحاولتهم الصاق تهمة الصهيونية بكافكا زورا و بهتانا نتيجةللتأويل الخاطى المتعمد لبعض قصصه مما يدل دلالة قاطعة على انحيازهم الفاضح و مدى سذاجة افكارهم المسبقة وعدم استيعابهم لأدب كافكا وعجزهم عن فهم عالمه الروحي.ولكن هذا موضوع يستحق وقفة اطول و ربما سنكرس له مقالا مستقالاً). ان الرسائل التى كتبها كافكا في ايامه الأخيرة طافحة بالألم والحزن والأسى العميق وفيها مشاهد و صور نابضة بالحياة و تـترك في نفس القـارىء انطباعا قويا وتهـز وجدانه و مشاعره لأنها تمس شغاف قلب كل انسان معذب يدرك مأساة الوجود البشرى العابر وقسوة الحياة ورغم ان نتاجــات كافكا بأسرها انما هــى مشاهد و صور حية تعبر عن الحياة وتعكس الواقع المعاش من خلال رؤيته الفنية الا انها تبدو وكأنها نتاجات ابداعية متكاملة، ذلك لأن حياة أى إنسان - جزء مقتطع من الحياة ولكنه متكامل في حد ذاته. ثم أن كافكا ومهما كان الموضوع الذي يكتب عنه فأنه في حقيقة الأمر يتحدث الى نفسه وعلاقته بالواقع الأجتماعي الذي كان يعيش فيه و الشيء الذي لم يكن يعبر

مؤلفاته وفى ويومياته ورسائله، فقد كان المحور الوحيد الغور لا يفارقه الافى بعض اللحظات القصيرة البهيجة وكانت مثل هـذه اللحظات نادرة في حياة كافكا. لم يكن بوسع كافكا أن يكون جزءا" من اَلــة يتحكم فيها رٰمرة من النفعين والوصوليين والأنتهازيين الذين هم على استعداد دائما أن يفعلوا أي شيء من أجل الحصول على المال والنفوذ السياسي والأجتماعي والتسلل الى مواقع السلطة بطرق ملتوية واستغلالها لمصالحهم الأنانية. هؤلاء الآخرون هم الحجيم -على حد قول كافكا وقد ذهبت كلمات كافكا الدقيقة منهب المثل السائر أو القول المأثور — لم sinkel dangitellt mington somit يكن كافكا فيلسوفا" ولا وجود لكلمة " الأغتراب فى مؤلفاته ويومياته ورسائله ولم يستعمله قط في أحاديثه - كما يقول أصدقاؤه المقربون – ولم يحاول أن يدرس هذا المفهوم الفلسفي ولكنه كان انسانــا" رائعا" وكاتبا \_ وأكاد أقول عظيما" – يدرك إن للأغتراب صورا" وأُشكالاً" عديدة ولكنها

عبر نتاجاته الروائية والقصصية.

أن تكون انسانا" (غير طبيعي)ليس أسوأ ما في الحياة لأن الناس يعتبرون الحرب العاَّلية أمرا" طبيعيا".

يتخلى عنِ مبادئه وقيمه الأنسانية النبيلة وأن يتسابق مع الناس" الطبيعيين" الذين لاهم لهم في الحياة الا المال وما يوفره من قوة ونفوذ وسلطان.

ر. كانت(ميلينــا يسينسكايا) تفهم كافكا أفضل من اي انسان أخر وكان كافكا بدوره يفتح لها قلبه ويصارحها بكل ما يـدور في خلده مـن أفكار ومشاعـر. تقول مىلىنــا: " هذا الذي يعتبره الناس (غير طبيعي) في شخصية فرانز، إنما هو في الواقع أحسن ما يتميز به من فضائل. أنا أدرك أنه يقاوم، ليسّ الحياة ذاتها بـل فقط هذا الأسلوب

وكُّمـا يبدو مـن رسائل كافـكا الى أخته فأن و الـد كافكا لم

الـذي تدور حوله أفكاره و أحاسيسه هو المصير المأساوي للكاتب نفسه يكل مافيه من معانياة وتوتر نفسي وعذات و ألم. وهذا المصير هو الذي يوحد على نحو متكامل كل ما يسرده الكاتب في موضوع واحد كبير هو اغتراب الأنسان في مجتمع تعج بالمتناقضات والمفارقات الحياتية. لم يكن إغَّـتراب كأفـكا إغترابـا طبقيـا" حسب المفهـوم الماركسي أي إغـتراب العامل عن قـوى الأنتاج ووسائلـه وعلاقاته بسبب عدم حصوله الاعلى جزء هامشي من ثمار عمله وجهده ذلك لأن الأغتراب الكافكوي اغتراب روحي عميق Verstand het mensigeht grade much

> جميعا" معادية للأنسان. ولقد استطاع أن يجسد فنيا" هذا المفهوم على نصو أوضح و أعمـقِ و أشمـل من أي فيلسـوف وهـذا التجسيد ساخر حينــا" ومأساوي حينا" اَخر ولكنــه دقيق دائما" ويكشف كافكا ببصيرت الثاقبة وجرأته الفنية المعهودة النقاب عن وجه البيروقراطية الحاكمة ويركز على تلك الظواهر التي كانت تنخر في جسد المجتمع الجيكي والتي تتكرر أحيانا" كثيرة في أي مجتمع قائم على استغلال الأنسان صور المُجَّتُمع الجيكي والانساني عموما" التي رسمها

لم يستطع كافكا قـط أن ينسجم مع مجتمع مشوه تسوده العلاقات اللاإنسانية لأن سريرته النقية واعتزازه بالقيم الأخلاقية والكرامة الأنسانية وأمور أخرى كثيرة كانت ترغمه على الأبتعاد عن الوسط الفاسد الذي كان يحيط به وتخلق نوعا" من الأنفصام الروحي بينه وبين الآخرين. كِان البيروقراطيون يقولون عنه، أنه إنسان "غير طبيعي ولكن كافكا علق على هذا الزعم الباطل بسخريته اللاذعة

ولقـد ظلـت هـذه التهمة تلاحـق الكاتـب حتى بعـد وفاته بسنوات طويلة وما يرال البعض يعتبر كافكا وأبطال رواياته وقصصه أناسا" غير طبيعين. ولكن ما هي المعايمير الطبيعية للمجتمعات المريضة: أنها ضياع القيم الروحية وعبادة المال والتفنن في طرق الحصول عليه مهما كانت ملتوية ووضيعة. لم يكن بوسع كافكا أن

يفهم ابنه قط. لقد كان — أي و الد كافكا — رجلا" مستبداً وعدوانيا" لم يكن أحد يسلم من لسانه الجارح وسلوكه الخشين. كان من عائلة فقيرة ولكنه استطاع بأستخدام الأساليب (الطبيعية) لمجتمعه أن يكون ثـروة لابأس بها

للحصول على اجازة جديدة لأخيها ولم يكلف المديرنفسه عناء رفع رأسه ليلقى نظرة على أوتلا hickter Viter. On hist mich leter him enum الواقفة في انتظار قراره. كان كافكا apparet marin joh muste hir vice generalischen ten den sies den sies der ten den aus der ten den aus teil den aus teil des

makets an antworten, zum for habe zum Tell de Frankt habe wiel zum Region dung dieser Trackt habe, weil zum Region dung

word with the salitation of den and sale was significant for sale in Roden hallowing significant

- holten pinte. Must see autworten so

Goffs when mein

ide sie fun Reden torrower hier un-

wind to died him silve franches de Franches
seen, wel auch im mich the greenister des
and whee Folem mich the Shinst des
had when wein gedächtens ind me

On our just front place the grade;

on our four deman atopradu his wiles anders store or in rein: In

في هذه الرسائل وبمرارة وسخرية لانعتين عن سلوك

و الده مع الناس و القيم الزائفة التي كان يؤمن بها والرياء

الذي كان سائدا" في الوسط الأجتماعي لعائلته. كان كافكا

يحمل شهادة الدكتوراه في الحقوق ويعمل موظفا" في

شركة تأمين على حياة العمال من حوادث العمل والأنتاج

وتقتضى واجباته الوظيفية قيامه بتفتيش المعامل والتأكد

من تطبيق قو اعد السلامة المهنية فيها. كان حريصاً" أشد

الحرصى على أداء مهام وظيفته بكل جد ودقة و أخلاص

لـذا لم يكن من المستغرب أن يرتقي السلم الوظيفي بسرعة

ويحتل وظيفة مهمة في الشركة التي كان يعمل بها على

كان والداه يريدان منه أن يمارس التجارة في أوقات

فراغه غير أنه كان يعشق الأدب القصصى ويجد فيه

خير وسيلة للتعبير عن النفس ومقاومة شرور الواقع

الاجتماعيي. كان يعود من عمله بعد انتهاء الدوام الرسمي

مرهقا"، ثم يأخذ قسطا" من الراحة قبل أن يجلس

أمام طاولـة الكتابـة. كان يندمج في عمليـة الخلق الفني

وينسى ماحولـه، ويظل يكتب الى ساعة متأخرة من الليل

وأحيانا" حتى فجس اليوم التالي ونتيجة لهذا الاجهاد

المستمر، أصيب – وهو في الرابعة والثلاثين من عمره

- بمرض التدرن الرئوي. ونحن نعرف تفاصيل ذلك من

رسالته المؤرخة في ٢٩/٧/٨/٢٩ الموجهة الى أوتلا. كتب

كافكا إلى أخته يقول: " قبل ثلاثة أسابيع أصبت بنريف

رئوي. "ومنذ هذا التأريخ بدأت رحلة كافكا المؤلمة مع

المرضس. وأخذ يتنقل - طلبًا" للعبلاج - من مصح الى

مصح. كان بحاجة ماسة الى التغذية الجيدة والهواء

الطلق والراحة لنفسية والهدؤ التي كان من المفروض أن

توفرها المصحات الطبية الواقعة خارج العاصمة براغ.

ولم يكن في ذلك الزمان علاج لمرض السل غير هذا. ولكي

لايفصل من وظيفته - مصدر رزقه الوحيد - كان عليه

أن يحصل على اجازات مرضية طويلة ومتكررة بموافقة

مدير الشركة التي كان يعمل فيها. وبينما كان كافكا راقدا"

في المصح، فأن أحَّته أو تلا هي التي كانت تسعى للحصول

على الأجازات المطلوبة. كمّا يتضّح لنا ذلك من جواب

كافكا على احدى رسائلها، كانت اوتلا تتذمر من غطرسة

مديس الشركة وتشعس بالمذلة والمهانة وهي تقف امامه

بينما هو منهمك في قراءة الطلب الجديد الذي تقدمت به

فرانـز في الحيـاة. ويحدثنا الكاتـ نفسه

ولكنه كان

أحد أسياب تعاسة إبنه

الرغم من كل المعوقات.

خبيرا" بسايكولوجية البيروقراطيين فكتب الى أخته، يشرح لها الأمر: أما أن المدير لم يرفع رأسه للنظر اليك، فهذا لا يدل على الاطلاق على الاستياء. كان ينبغي لي أن أهيئك لهذا الموقف فأسلوب المديس هنو أسلنوب يستخدمنه بعض الخطباء حين يرفض الأستمتاع بالأنطباع الذي تتركسه كلماته لدى الحضور الى القاعة لأن مثـل هذا الخطيب الجيد — أو من يعتبر نفسـه كذلك – واثق مـن نفسه الى درجـة أنه لايشعر بالحاجة الى القاء نظرة على القاعـة، أو الى مثل هذه الشحنـة الأضافية فهو بدون ذلك، يدرك تماما" مدى قوته. " هذا المشهد الذيّ يصف كافكا في احدى رسائك أشبه بمادة خام لأحدى مشاهد رواية " القلعة ".

بعبد الحبرب العالميية الاولى تغيير النظيام الملكي فى جيكوسلوفاكيا ولكن البيروقراطية وطقوسها المعَّاديـة للأنسان ظلت كما هي ماعدا تغيير واحد هو أن اللغـة الجيكيـة أصبحت اللُّغة الرسميـة للبلاد. لم يكن من السهل على كافكا الكتابة باللغة الجيكية التي لم يتلقى التعليم المدرسي بها لذا فأن مراسلاته مع ادارة الشركة التي كان يعمل بها، كانت تسلك طريقا" طويلا". كان يكتب رسائله باللغة الالمانية ثم يرسلها الى أخته أوتلا في براغ ليقوم زوجها الجيكي بترجمتها الى اللغة الجيكيـة وإعادته الى كافكا الراقـد في المصح ومن ثم كان كافكا يقوم بأعادة كتابة النص الجيكي بخط يده وبعناية شديدة ولكن لم يكن لدى مديس الشركة البيروقراطي وقت للرد على رسائل موظف يموت ببطأ على فراش . المرض. كان كافكا يأمل أن يتلقى جو ابا" على رسائله العديدة والتى كان يطلب فيها منحه إجازة طويلة ولكن طال انتظاره دون جدوى فقرر أن يكتب بنفسه ردا" على رسائلـه بـدلا" من مدير الشركـة. كان ردا مـن نسج خيال

كافكا. جاء في هذه الرسالة الجوابية الخيالية ما يلَّى: أيها الزميل العزيز! طرأت في ذهني ليلة أمس فكرة جيدة وهي إن عليك أن تقضى في الهواء الطلق أطول وقت . ممكن و أناً شُدك أن تستمتع بـّأجـآزتك الطويلة و أن لا تكلف نفسك عناء كتابة اي طلب جديد على الطريقة الجيكية. ارسل لى فقط برقية من كلمة و احدة " نعم " وستحصل على الأجازة السنوية المطلوبة فورا وبذلك لن تحمل اوتلا وزوجها مشقة متابعة طلباتك. أنا بأنتظار برقيتك وأتمنى

لكُ الشُّفاء العاجل وأشكرك من صميم قلبي... الخ لم تكن الاجواء في مصح (ماتيلياري) جيدة. كانت المشاكل اليومية الصغيرة تثير أعصاب الكاتب المريض: (الضجيج، الخدمة السيئة، رائحة المطبح القريب من غرفته) ولكن حتى في ظل هذه الاجواء الكئيبة كان كافكا يبحث عن بهجة الحياة المفقودة وظل كذلك إلى أخر يوم

كانـت رسائله الى أوتلا مرحة يسرد فيها لأخته آخر أخبار المصبح والحبوادث الطريفة والحكايبات المسليبة التي لا يخلو منها حتى مصح للأمراض الصدرية. وفي احدى .. هذه الرسائـل يستدرك كافكا قائـلا": " أرجو أن لا يتبادر الى ذهنك إننا نقضِي أوقاتنا هنا في ضحك متو اصل ذلك " لأن أجواء المصح أبعد ما تكون عن المرح.

كانت وطأة المرض القاتل – الني لم يكن له علاج في ذلك الزمن، حيث لم تكن المضادات الحيوية قد اكتشفت بعد — تشتد عليه يوما" بعد يوم فيتد فق الدم من رئتيه غزيرا" وبمرور الوقت أصبحت رسائله جادة ومقتضية أكثر فأكثر. وردت أخر رسالة كتبها كافكا إلى أخته من مصح (كيرليانكي) الكئيب والحزين الذي لم يعد منه إلى بيته

عاشس كافكا حياة الأغـتراب الروحى عـن مجتمعه ولكن من الخطأ أن نقول أن كافكا هو البطل الرئيسي لرواياته وقصصه فهو ليس السيد (K) البطل الرئيسي لرواية ((القلعة)) وهو غير جوزيف (K) في رواية ((المُحاكمة)) ورسائله الأخيرة الى أخته أوتلا خير دليل على ذلك. كما أن رسائله – قبل ذلك – الى ميلينا تؤكد هذه الحقيقة.

عنه حتى النهاية في رواياته وقصصة نجده في مسودات



# كافكا وصيرورة الإنسان بين "التحول" و"المحاكمة"

### د. حسن الحريري

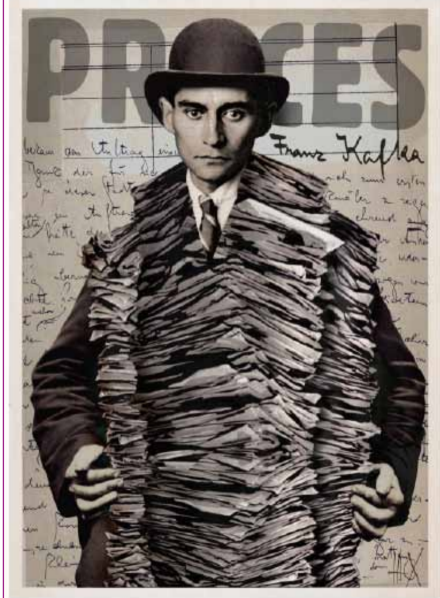


يعتقد البعض أن الروائى لا يخترع الرواية، لأنها موجودة في مكان ما منذ زمن بعيد، ولا يفعل سوى الكشف عنها. وعلى إيقاع هذا الكشف، سنقرأ أدب فرانز كافكا (١٨٨٣ - ١٩٢٤)، ونسبر عوالمه



وصفت روايات كافكا بأنها نقد للمجتمع الصناعي، ولكل أشكال الاستغلال والاستلاب، والأخلاق البرجوازية، وبشكل عام، للرأسمالية وللمجتمع الحداثي. لكن المتصفح أعمال كافكا، يتجاوز هذا النمط من النقد إلى نقد أكثر جذرية للإنسان ذاته، الذي تعد الظواهر تلك، مفعو لات له. بهذا المعنى، فالكافكوية تمثل، حسب ميلان كونديرا، قوة أولية كامنة في الإنسان وعالمه. وهي كامنة غير محددة تاريخيا، وترافق الإنسان حتى الأبد. على الرغم من أننا نعيش عصر القلق بامتياز، عصر اللامعنى، أو لنقل عصر غياب المعنى وانتشار العبث في كل علاقاتنا الوجودية. وهذا ما سنلمسه من خلال أدب كافكا، الذي خضع لتأويلات متعددة حد التناقض. إنه يقدم أبطال رواياته منفصلين وتائهين عما يحدث، وكأنهم داخل عالم مظلم أو متاهة، من جراء قوة الحدث وتأثيراته. ففي روايته "المحاكمة" مثلا، لا يعرف المتهم لماذا اتهم وبماذا. ومع ذلك، يتكيف مع اتهامه ويقبله. وهذا ما يجعلنا نميز بين عالمين: "عالم اليومي - الواقعي، وعالم التوجس" والتساؤل حول هذا الذي يتحدث لأبطأل رواياته (التحول الحيواني لغريغوار والمحاكمة العبثية لجوزيف ك....)، إنه ينظر إليهم كإمكانية إنسانية أو طريقـة في الوجـود، وليس كنمـاذج خاصـة يحتذى بها داخل المجتمع. بمعنى أن المغامرات التي تشكل المادة الأولية لرواياته، تنقلنا من "عالم واقعيّ مألوف" إلى عالم غريب" ننشد إليه، وكأن الواقع يفجر ذاته كطاقة من المكنات الوجودية التي يتغير معناها. وهذا هو عالم كافكا، حيث لم يعد الإنسان إنسانا، والحيوان حيوانا، والمحاكمة محاكمة، والعدالة عدالة، والعائلة عائلة. إنه عالم غامض معتم، تتساكن فيه المتناقضات وتتجاور، ما يجعل واقعيته جديرة بالمعرفة والاكتشاف.

في روايته "التصول" (في ترجمات أضرى: المسخ)، استيقظ "غريغوار سامسا" وقد تصول في فراشه إلى حشرة حقيقية (ظهر صلب كدرع، بطن بني، قائمتان نحيلتان، إحساس بانقباضات باردة، رجف على الظهر، حكـة في أعلـى البطـن، تغـير في الصـوت، صعوبة في الكلام، وعدم التحكم أحيانًا في القائمتين...). تساءل غريفوار": ماذا وقع لي؛ ليس هناك اعتراض لهذا الـذي حدث، التحـول وقع ويجب التعامل معـه بإيجاب. إلا أن مـا يميـز هـذا التحول أنـه تم إدراكـه والوعى به: وأنه واضح للعيان ولا يمكن إعتباره "حلما" أو "خيّالا| أو "وهما"، بل إنه "الواقع" وكل الواقع. بهذا المعنى، فهو يمتلك قوة وجوده وقدرة الاستمرار بشكل عادي.



لكن بشكل مختلف وبمعان أخرى. إن "حدث التحول" أسس لعلاقة الإنسان - الحيوان مع ذاته ومع العالم. وفتح الحدود بين عالم الإنسانية وعالم الحيوانية. ووضيع الإنسان أمام مرآة الطبيعة الإنسانية ومآلاتها ومصيرها، بحيث انصب اهتمام "غريغوار" على التفكير في معنى علاقاته، وفي معنى ما يقوم به، ومعنى عمله. ويتوج هذا التفكير، برفض هذا العمل وهذا الواقع. ويقول: "فليأخـذ الشيطان هذا المتجر" (سفر دائم، الأكل الردىء، صعوبة خلق صداقات...). بينما ركزت أسرته اهتمامها على تبعات غيابه عن وظيفته، التي تمس وضعهم الاقتصادي وتهدد مصالحهم المادية فقط، بمعنى الحفاظ على وضعية الاستغلال واستمرارها. إن رواية 'التحول" تفجر الرؤية المتعالية والمقدسة عن الإنسان. وتفتح جروحا أخسرى أصابت كيانه، إلى جانب الجروح الكسمولوجيـة (الطبيعيـة) والبيولوجيـة والنفسيـة إنه جرح المعنى وتشظيه، والانغماس في اللامعني. ويتمظهر ذلك من خلال فعل التحول. إذ تكمَّن إنسانية الإنسان في حيوانيته، بينما تكمن حيوانية الحيوان في إنسانيتُه. بمعنى أنه كلما اتجهنا نحو الحيوانية، كلُّما اقتربنا من الإنسانية، وكلما اعتقدنا أننا في قلب

معكوس، بحيث يُضرج المعنى من اللامعنى، والواقعي من الخيالي، والوجود من العدم. وهذه الثنائيات، لا يمكن عزلها عن بعضها فهي تحمل قوتها في ارتباطاتها، لتشكل ذلك الغموض الإنساني، الذي يتأسس من خلال العلاقاتِ التي يحددها مع ذاته والعالم والأخرين. ففي حالـة "غريغوار"، لا يأتي الأذى الحقيقي من التحول في حد ذاته، بل من مفعو لاته، من المجتمع، من علاقات الناس المعقدة والمحكومة بالمصالح. لذلك فهو لم يخف مما حدث لـه. بل مما يحدث في المتجر، كمؤسسة أو كمتاهة لإنتاج اللامعنى. فه "كافكا" لا ينظر إلى المؤسسة بوصفها مجالا لصراع المصالح الشخصية والاجتماعية، بل يعتبرها ألية للخضوع لاعلاقة لها بالمصالح. وهذا ما يجعلها غامضة وعسيرة على الفهم. فالمتجر هو عالم "غريغو ار القبلي، الذي كان يعيش فيه مستلب بقو انينه ومنفصلا عن ذاته. أما غرفته المظلمة، فهي عالمه الخاص الذي يفكر فيـه في ذاته وفي إنسانيته. فهـّذا "الحيوان – الإنسان' حول هذه الغرفة المظلمة إلى "غرفة مضيئة"، حيث جعلنا نسائل إنسانيتنا من خلاله. إن هذا "التحول"،

الإنسانية كنا في قلب الحيو انية. مع كافكا كل شيء عرى كل الإدعاءات وكل العلاقات و القيم، و أسقط الأقنعة

التى تغلف وجودنا "الإنساني - الحيواني". فالقريب لم يعدُّ قريبًا، والأُبِلم يعُد أبا، والأملم تُعد أُما، والأُختُلمُ يَّعد أختا، والأنا لم تعد أنا. لنستمع إلى ما تقوله أخت 'غريغـوار" لأبويها في حق أخيهـا: "هذه الوضعية لا يمكن أن تستمر هكذا. وإذا لم تعوا خطورة الأمر. فأنا أعيى ذلك. لا أريد أن أنطق اسم أخي وأنا أتحدث عن هذا الوحش الذي يوجد هنا. سأقول لكم فقط، يجب أن نبحث عن طريقة نتخلص بو اسطتها من هذا الشيء. لقد قمنا بكل ما يمكن القيام به إنسانيا مِن أجل معالجته وتحمله. أعتقد لا أحد سوف يلومنا". ماذا ترك لنا كافكا على لسان "غريت" شقيقة "غريغوار"؛ كيف يمكن أن نقبل هـذه العدائية، هـذا التنكر، هـذا التشيق، هـذا اللامعنى المؤلم، هذه الأنانية الوقحة؛ إنه يكشف لنا عن الأنا وما تجمله من صراع وتصادم بين "إنسانية - الحيوان و"حيوانية - الإنسان"

وفى روايته "المحاكمة"، يقدم كافكا وضعا إنسانيا عَامَضًا ومعلقا، من خلال شخصية البطل "جوزيف ك"، المتهم من دون أن يعرف طبيعة التهمة الموجهة إليه، ولا أسبابها وحيثياتها. فاللامعني يغمر صيرورة أحداث الرواية، ابتداء من التهمة والتوقيف والاعتقال إلى الإعدام. يقول: "جوزيف ك": "أستنتج من هذه الواقعة، أننسي متهم دون أن أتمكن من إيجاد أدنى خطأ يمكن تقديم اللوم لي بسببه". فحتى الموظفون الذين جاؤوا لتوقيفه، لا يعرفون شيئا عن أسباب الاعتقال. بل ينفذون الأو امر، وعليه فقط الامتثال. ومن بإمكانه تقديم توضيحات ل جوزيف ك بصدد اعتقاله وما طبيعة التهمة الموجهة إليه؟

اللامعنى السافر الذي يضترق التجربة الإنسانية. إنه العدم الذي يتربص بالإنسان أثناء العلاقات التي يقيمها مع العالم. ف جوزيف ك يعترف بأنه يجهل القانون، ويؤَّك في الوقت نفسه، أنه غير مذنب. ويقول: "لست مذنبا هناك خطأ ما". إنه على يقين من وجود سلطة ما تتحمل مسؤولية ما يقع، أو أنه، كما أعتقد، ضحية جهاز بيروقراطي فاسد، يستعمل السلطة – القوة لإقامة و اقع الاتهام والتعتقال والمحاكمة باسم "العدالة"

تفضح "المحاكمة" عبثية العدالة المتجسدة في لا معنى الاتهام. وتكشف عن كل أشكال الزيف التي تطبع المشتغلين في حقلها، من قضاة وموظفين ومحامين وشرطة... إنها تَجَعل كل إنسان يحمل في ذاته إمكانية اتهامه. أو لنقل، إنه ليس بريئا، وفي الوقت نفسه ليس مذنبا. إنه في المنزلة بين المنزلتين؟ فهذا الشرخ الوجودي للإنسان، ليسى عابرا أو ظرفيا، بقدر ما هو بنية أنطولوجية تخصى الكائن الإنساني في مختلف علاقات القوى التي ينسجها مـع العالم، سوَّاء أُكان صالحــا أو طالحا، جباناً أو قويا. فالإحساس بالذنب مالازم للكينونة الإنسانية. إن روايــة "المحاكمة" ليست محاكمــة لـ"جوزيف ك"، ولا هي محاكمـة لوضع اجتماعـي أو سياسي معين، و لا هي محاكمـة لنمط فكـري تم إنتاجه، و لا هـي محاكِمة لعصر بعينه أو ثقافة أو حضارة ما. بل هي محاكمة لـ"الإنسان' ولـ"إنسانية" الإنسان، ولصيرورته الإنسانية الحيوانية أُو الُحيوانية الإنسانية، التي تعري وجوده وتفضح أننا لا نعرف، ولم نعرف بعد ذواتنا.

ويلاحظ عند كافكا عموما، أنه لم يتناول المشكلات الإنسانية بشكل نظري تجريدي. أي أنه لم ينتج تصورات نظريـة حول هذه القضايا، مثلما هو الأمر عند حِـانُ بول سارتر" أو "ألبـير كامو". بل كانت ورشته هـِي فَن الرواية. فهذه الأخيرة، هي المجال العملي لكشف تناقَّضات الكائن الإنساني نفسُّه، والغموضَّ الـذي يسكنـه، المتجسـد في فقـدانَّ الإنسان إنسانيتـه، وإبراز الصيرورة الإنسانية الحيوانية، وعقم العدالة وعيبها، لكن مع ذلك قد يشكل هذا العمل أحد المفاتيح الأساسية لفهم عصرنا الراهن، أو لنقل فهم الإنسان فينا.

· عن الشرق الاوسط

# ما الذي يجعل كافكا فيلسوفا وجوديا؟

يبدو محنى الظهر منهمك بالكتابة. بين الحين والآخر ينظر باتجاه النافذة المطلة على الشارع. كان في الثلاثين من عمره، يخطط لنشر مقالته الشهيرة ' تعالى الأنا الموجود " في كتاب بعد ان لفتت اليها الانظار عندما نشرها في مجلة " دراسات فلسفية " عام ۱۹۳۶. دخلت رفيقته سيمون دي بوفوار كانت آنذاك في السابعة والعشرين من عمرها، جلست، قال لها بطريقة توحي باكتشاف سر عظيم انه عثر على نصوص جديدة لهوسرل. كان سارتر آنذاك قد انغمس حتى اذنيه في الفلسفة الظاهراتية ومؤسسها الالماني إدموند هوسرل. تتذكر سيمون دي بوفوار كيف حفز ريمون آرون صديقه سارتر على قراءة كتابات هوسرل، فهذا فيلسوف غير تقليدي، هكذا نطق آرون وهو يتحدث بحماسة عن الظاهراتية التي



عندما وضعت سيمون دي بوفوار حصيلتها من

الكتب والمجلات على المنضدة. قالت انها حصلت على نسخة من رواية كافكا "المحاكمة ". كان سارتر

وسيمـون دي بوفـوار قد قـرءا روايــة " المسخ " في المجلــة الوطنيــة الفرنسيــة: " فهمنــا ان الناقــد الذي

وضع كافكا الى جانب جويس وبروست لم يكن

مازحاً " – سيمون دي بوفوار قوة العمر ترجمة

محمد فاطومي – كانت وجهة نظر سارتر ان نصوص

كافكا لايمكن اختصارها في تفسير واحد، وانه من

غير الملائم البحث عن رموز تساعد على تاويلها، لأن

هـذه الاعمـال تُعبرعن نظـرة شمولية للعـالم. تكتب

الانتهاء من قراءة المحاكمة، عن كافكا قائلة: "كان بالنسبة الينا واحدا من الكتب النادرة والرائعة التي

لم نقراً مثلها منذ زمن بعيد ". ستكتشف دي بوفوار

بعد سنوات عندما اصـدر سارتر روايتـه " الغثيان " ان " ك " بطـل روايـة "المحاكمـة "، كان انسانـا

شديـد الاختــلاف، متطـرف ويائسـن جــدا، مثله مثل

انطوان روكنتان بطل الغثيان، ففي كلتا الروايتين

اتخـذ البطل من محيطـه العائلي مسافـة تهدم النظم

الانسانية، تجعله يسقط في ظلمات موحشة. كان

سيمـون دي بوفـوار في مذكراتها " قـوة العمر "

اعجاب سارتر وسيمون دي بوفوار بكافكا جذريا منذ القراءة الاولى. يكتب سارتر ان كافكا يعلمنا كبشر كيف نحب انفسنا حتى حين نتذمر من العالم، وكيف نبقى انسانيين في وجه ابشع الهزائم واقساها، كان كافكا مثل سارتر مغرما بالاخوة كرامازوف، ووجد في ايفان رمزللتمرد الوجودي. ومثل دوستويفسكي تمت رسم صورة لكافكا تتغير على مدى الاعوام، فمرة وجودي، ومرة اخرى انسان عبثي، ووضعه كولن ويلسون في قائمة الاديب اللامنتمي، والبعض اشــار الى "رسالــة الى الوالــد" بانهـا تحليـل ذاتــي يقــترب مـن مدرسة التحليــل النفسي، وقــد وجدت أنا فرويد " ان كافكا تمتع بشخصية مركبة وعبقرية، كانت تصيبه احيانا شكوك في نفسه تجعله يصف ذاته على انها حالة فريدة في العَّالم باكمله.

ينبهنا روجيه غارودي في تتابه المتع "واقعية بلا - ترجمة حليم طوسون - ان اعمال كافكا هي دروس في التحليل النفسي، ويشير غارودي الى رسالة الى الوالد " بانها تحليل نفسي واجتماعي لحياة كافكاً يُذكر فيها والده بانه لم يكنَّ عطوفا معهُ وكان يهدده دوما بالقول: "سأمزَقك مثلما أمزَق سمكة ، وفي الرسالة يقول كافكا بان والده كان يتمتع

بالقوة، والصحة، عكسه هو الذي عاش حياته يعاني من الضعف والخوف من المجهول فالاب بالنسبة للابن كافكا، كان طاغية مستبد يفرض نفسه من خلال قوة جسده.. ويعترف كافكا حتى وهو يكتب رسالته على الآلة الكاتبة انه لم يكن بوسعه الحديث وجها لوجه مع ابيه: " ولو جزئياً. وإنني إذ أحاول هنا أنَّ أُجِيبِكَ خَطِياً، فإن كل ما أقوم به لن يكون سوى محاولة مبتورة، وذلك لأن الخوف وتبعاته يصدانني عنك حتى في الكتابة، و لأِن جسامة الموضوع تتعدىً نطاق ذاكرتي وإدراكي ".. ومع هذا بقيت الرسالة في درج كافكا لم يرسلها إلى والده، فقد اقنعته امه أن رسالته هذه تغيده في الكشف عن ذاته اكثر مما تفيد في اشعال حالة من الصدام مع والده.. لم يكن الأب يرغب في قراءة ما يكتبه ابنه، فهو في معظم الايام يبدو متعبا ما أن ينتهي من العشاء حتى يذهب الى السرير، بينما كان الفتى كافكا يشرع في الكتابة الساعة العاشرة مساء ويبقى حتى الثالثة اوّ الرابعة فجـرا، وهو يذكر في يومياته انه حـاول مرة أن يقرأ احدى قصصه على والديه، فكان الاب يصغى مكرهاً، اما الام فكانت تبتسم دون أن تفهم ماذا يريد ابنها.

هل كان كافكا وجوديا؟ تجيب سيمون دي بوفوار

على هذا السؤال انها وسارتر وجدا انفسهما تحت سصر الكاتب التشيكي: "دون أن نتمكن من معرفة لماذا راودنا احساس بان نصوص كافكا تهمنا بشكل خاصِ. انه يكشف عن مشاكلنا في مواجهة عالم دون رب ". كان كافكا على دراية تامة بكتابات كيركيغارد ودوستويفسكي، ولعل مراجعة لحياة كيركغارد سنجد اوجه الشبه بينها وبين حياة كافكا حيث عاش الاثنان علاقة معقدة مع النساء، وفشلا في الزواج،، كان كيركفارد يتغنى بعزوبيته ويـرى ان تنازله عن النساء وصية ألهية، بينما كانت العزوبية بالنسبة لكافكا رمز للاغتراب، في المقابل كان كافكا يسخر من حالة التصوف التي يمثلها كيركغارد، لكنه لم يتخلى عن ايمانه يكتب في يومياته: "لا يمكن للمرء أن يقول ُ إننا نفتقر إلى الَّإِيمان. الحقيقة البسيطة التي في قريـة تقع جنوب التشيك، في صباه وشبابه عمل باتّعا متجولا، عاش مع عائلته التّي تتكون من ثمانية افراد في بيت صغير بحجرتين، لم يدخل مدرسة لكنه

تعلم ما هو ضروري من الكتابة والحساب وبعض

الكلمات التي يرددها في الصلاة بعدوفاة والده –

جد كافكا - سينتقل بعائلته إلى براغ، وسيسكن · عند ابن عمه ويواصل عمله بائعاً للملابس. في الثلاثين من عمره يقرر الزواج يتعرف على جولي الدالغة من العمر سته وعشرون عاماً، قضت سنو اتها تساعـد و الدهـا في محـل القماش الخاص به وتدير له حساباته، وهي نفس المهنة التي ستتوالها بعد الزواج، حيث يتمكن هيرمان من افتتاح محل لبيع الاقمشة وانواع اخرى من البضائع، وفي هذا المحل سيعمل عنده خمسية عشر عاملا اضافية الي زوجته التي كانت تتولى الامور الحسابية.. كان العمل في المحلُّ يبدأ في الساعـة الثامنة صباحا وحتى الساعة الثامنية مسيًّاء، وكانت الام تذهب في الثانية عشر ظهرا لمساعدة زوجها ولتجلس الى جانب الخزنة.. ولهذا لم يكن فرائز الصغير يرى والديه اكثر من ساعة يوميا حيث تتجمع الاسرة لتناول الغذاء ثم يسرع الاب والام بالذهاب إلى المحل، لان التفكير فى ترك المحل بلا رقابة لا يسمح لهما بالاسترخاء والاستراحة، كان هذا الامر مؤلماً للطفل فرانز الذي كان يسرى نفسسه وحيدا على الدوام لأن الام والاب كانا دائما في المحل، وبسبب غياب الام عاني فرانز من الامراض في طفولته، كان جسمه نحيالًا عكس والده، عاش طفولة مليئة بالوحدة، في مقاطع من رسالة الى و الده يكتب: "كنت طفلاً عصبياً، غير انني كنتِ - بالمؤكد - متجهماً، كل ما هنالك أنك عاملت طفلاً بالشكل الذي خلقت انت به، بالعنف و الضجيج و الطبع الحاد. " - ترجمة ابراهيم وطفي - سيعيش وسط عائلته اشبه بالغريب، يخبرنا في يومياته – ترجمها الى العربية خليل الشيخ – انه لمّ يتحدث مع والدته اكثر من عشرين كلمة في اليوم، ومع والده لم يتبادل اكثر من كلمات التحية: "ينقصني دوما حس للمشاركة في الحياة مع الإسرة ".

تقترب وجودية كافكا من فلسفة دوستويفسكي، فاوجه الشبه بينهما تشمل الوعي الذي لا يرحم والضمير الصارم المنبشق عنه. مثلما تعيش الشخصيات في أعمال دوستويفسكي في غرف مجهولة المصدر وغريبة، فإن جدران قفص صاحب المحاكمة، وغرفة نوم جريجور سامسا ليست سوى جدران السجن الضيقة التي لا ترحم.

عندما بدأ كافكا الكتابة كان يحلم بعالم معزول، شديد الوحــدة. في رسالة يبعثهـا الى ميلينا يقِـول فيِها: أركض في الجهات كافة أو أبقى جالساً، جامداً، كما يفعل حيوًّان هو فريسة اليأس في جحره". في العام ١٩٢٣ يبدأ بكتابة قصته الطويله " الجحر " والتي يبدأها بالجملة التالية: " لقد هيـأت جُحري وبدا لي أنني نجحت فيه". في هذه القصة يسرد لنا كافكا حلمه بعالم معزول، سرداب محكم الغلق حيث يجلب لـه الطعام ويوضع خلف الباب، وما عليه إلا أن ينتقل مسافة قصيرة حتى يأخذه وياكله قبل ان يستانف نشاطه الذي لايعوقه أي احتكاك بالبشر. هذا المخلوق الذي قرر ان يبني لنفسه جُحرا ذا سراديب متشابكة، يشبه القلعة المهجـورة: " اجمل شيء في جحري هو الصمبت". في الوقت نفسه يوجد أعداء غير مرئيين فى الجُحـر وكافـكا عُرف عنه دومـا احساس بالرعب لا يهددني الاعداء الخارجيون فحسب، ولكن هناك ايضا اعداء في حشايا الارض. لم ارهم مطلقا. لكنهم اسطوريون وانا اؤمن بهم

في معظم كتاباته اعتبر كافكا ان الوجود نوع من اناع العبث، ولا يمكن الانسجام معه. والحالة الإنسانية، بالنسبة لكافكا، أبعد من كونها مأساوية أو عبثية. إنه "سخيفة". فقد ظل يؤمن أن الجنس البشري للنه تتاج أحد "أيام الله السيئة". لا يوجد "معنى لفهم حياتنا. واي معنى نحاول صياغته سينهار، يكتب صمويل بيكت ان اعمال كافكا تنبهنا إن الكاتب "ليس لديه ما يعبر به، ولا شيء يمكن التعبير عنه، الا قوج ولا قوة للتعبير، ولا رغبة في التعبير". في الفصل سوى مشكلة فلسفية جادة و احدة وهي الانتحار." الم يردد صدى قول كافكا في يومياته: "أول علامة على بداية الفهم هي الرغبة في الموت". سيرفق كامو على السطورة سيزيف بمقالة بعنوان الأمل و العبث نص "اسطورة سيزيف بمقالة بعنوان الأمل و العبث



في أعمال فرانز كافكا "تخليدًا لذكرى الكاتب الذي كان مدينا له في فلسفة العبث.

ص سيبا له في قسمه المبار.
وسنجد تأثير كافكا اكثر وضوحا في رواية كامو
الشهيرة "الغريب" والتي نجد فيها ميرسو لا يهتم
بأي شيء. وهو يقر بأنه "فقد عادته في ملاحظة
مشاعره " بدون سبب معين، يطلق النار على رجل
فيقتله. و نجده يو اجه صعوبة في تقديم تفسيرات،
لإنقاذ حياته من الموت، فهو بشسبب الجو الحار
يذهب إلى المقصلة، غير مهتم بما يجرى حوله.

يستيقظ "ك" صباحاً ويرن جرس الهاتف وهو مايزال في سريره ليحمل له طعام الفطور، وبدلاً من الخادمة يصل مجهولون، يرتدون ثياباً عادية، لكنهم يتصرفون بسيادة تبلغ حدا ان "ك" لا يستطيع ان لايشعر بقوتهم وسلطتهم، لكنه مايزال مستغربا وجائعاً في الوقت نفسه، ويبحث عن الخادمة فلا يجد امامه سوى رجلاً نحيلاً يرتدي رداء اسود اللون لم يكن قد راه قط من قبل، ويقول "ك" بتهذيب: "من الرجل تجاهل السؤال واكتفى بالقول: لقد قرعت الجرس، كنت اريد من انا ان تحضر لي الطعام قال "ك".

مند البداية نرى ان "ك" يعيش في حيرة مطلقة بين

ضعفه المستعد للانحناء أمام الإهانة التي لاتصدق، وخوفه من الظهور مضحكاً، لكنه في النهاية يقرر ان يكون حاسماً: "لا أريد البقاء هنا، ولا ان توجهوا إلي الكلام دون ان تقدموا الشعكم."

توحي قصص كافكا بمعاني لا يمكن الوصول إليها إلا بعد عدة قراءات عدة. إذا بدت نهاياتها، أو عدم وجود نهايات، منطقية على الإطلاق، انها تقدم لنا مجموعة متنوعة من المعاني المكنة دون تأكيد أي منها. وهذا بدوره نتيجة لوَّجهة نظر كافكا - التي يتقاسمها مع العديد من كتّاب القرن العشرين - بأن ذاته هي جزء من قوى متفاعلة بشكل دائم تفتقر إلى جوهَّر ثابت. إذا كان يجب أن يصل إلى تقدير تقريبي للموضوعية، فيمكن أن يتحقق ذلك فقط من خلال وصف العالم بلغة رمزية ومن عدد من وجهات النظر المختلفة. وبالتالي، يجب أن يظل الوصول إلى الصورة الكاملة امرا بعيدًا عن متناوله. إن مثل هـذا الكون الذي لا يمكن أن يقال عنه شيء و لا يمكن مناقضته في نفس الوقت – وبنفس الوقّت هو مثير للسخريـة، ولدس مفارقـة عندما يشاهد المرء أبطال كافكا وهم يحاولون تجميع حطام كونهم يعيشون معا. في كتابه "الوجود والعدم" نجد أن سارتر

يدرك جيدا تأشير الآخر في تكوين الذات. فهو يصف "الآخر" على أنه " وسيط لا غنى عنه بيني وبين العالم". يمكن القول أننا نعرف أنفسنا إلى حد كبير بما يقوله ويفكر فيه الآخرون عنا.. فانا لست وسيما إذا كان معظم الناس لا يجدونني امتلك جاذبية. و انا لست طويا إذا كان الآخرون يحلقون فوقي. يصبح للبعض الآخر هو المقياس الذي يتم قياسنا به. ومع ذلك، فإننا غالبا ما نتحدى مثل هذا المقياس: فالحدود التي وضعها الآخرون تشكل منطلقات للقفز إلى الهويات التي يتم السعي وراءها بطريقة أخرى. الهويات التي يتم السعي وراءها بطريقة أخرى. للخا، لا يمكننا الهروب من التأثير الذي يمارسونه عادنا، لا يمكننا الهروب من التأثير الذي يمارسونه عادنا

.. عاشى فرانز كافكا حياته مراقبا من والديه، فقد كانا والدا كافكا يكلفان بعض الاشخاص لتقصى اوضاع اي فتاة يريد كافكا الزواج منها.. كان الاب يعيب على ابنه انه لايستطيع تحمل المسؤولية، فهو برغم كونه حقوقى يعمل في مؤسسة للتامين، إلا انه لم يستخدم خبرته هذه لمساعدة والده في تجارته، الامر الذي كان يعتبره الاب عملا عدائيا، إلا ان العلاقة مع الاب تحسنت في الاشهر الاخيرة من حياة فرانز كافكا -توفى والله كافكا بعد وفاة ابنه بسبعة اعوام ١٩٣١، وتوفيت والدته عام ١٩٣٤ - ويكتب فرانز قبل يوم من وفاته رسالة الى والديه يتذكر فيها جلساتهم القليلـة وكيـف كان يتنـاول الطعـام معهـم.. لكنه لم يخبرهم بحالته الصحية.. كان قد كتب في ورقة صغيرة لصديقه ماكس برود، فقد منع من الكلام بسبب المرض الذي اصابه في حنجرته: " اقتلني وإلا فانـت مجـرم "كان يعلـم أنّ امـه لا تتحمل منظرّ مشاهدته لا يستطيع شرب الماء.

عانـت محنـة كافـكا وكذلـك محنـة ابطالـه ليست فى الاذلال الذي تلقوه من عوائلهم ومجتمعهم، وانما من الشعور بالوحدة الذي لازم كافكا كما لازم معظم ابطال رواياته، ولهذا نجد ان اعمال كافكا اثارت سـؤالا مهما: ما الذي يتعـين على البشر فعله ليحظوا بقبول مجموعة ما، ولماذا لا يحظى البعض بالقبول؟ وهـو السـو ال الذي تصـدى لـه كافـكا في رو اياتـه وخصوصـا في عمله الكبير " القصر " التي لم ينتهي منها وبقيت صفحاتها الاخيرة ترافقه حتى اليوم الأخير من حياته، الخامس من حزيران عام ١٩٢٤، وكان قبلها قد طلب من صديقه ماكس برود أن يُتلف جميع مخطوطاته. غير أن الصديق، رفض تنفيذ وصيـة الكاتب فرانـز كافكا، وذهـب في اليوم الثاني لينشر الإعلان التالي في احدى الصحف والذي جاءً "توفي أمس في مشفي كيرلينغ، فرانز كافكا، كاتب الماني عاشس في براغ". قلة هم من يعرفونه هنا، لأنه كان منعزلاً، رجلاً حكيماً يهاب الحياة، عانى لسنوات من مرض رئوي، ومع انهِ كان يتلقى العلاج، غير انه كان يغذي مرضـه متعمداً، ويشجعه نفسياً، كتب ذات مرة في احدى رسائله: عندما يعجز كل من القلب و الروح عن تحمل العبء، تأخذ الرئتان النصفِ، وهكذا يصبح الحمل موزعاً بالتساوي تقريباً. كانت لديه حساسية تقارب الإعجاز ونقاء أخلاقي صبارم الى أبعد حد، إلا أنه جعل مرضه يتحمـل عبءَ خوفه من الحياة، كان يرى عالماً مملوءاً بشباطين لامرئية تحارب الأشخاص الضعفاء وتدمرهم. كإن صافي الذهن، أحكم من أن يعيش وأضعف من أن يقاوم". يكتب البير كامو: " ان أعمال كافكا و كيركغارد،

يكتب البير كامو: "ان أعمال كافكا و كيركغارد، يكتب البير كامو: "ان أعمال كافكا و كيركغارد، ولكي نكون مختصرين: أعمال كل الفلاسفة و ونتائجه. أي إنها تصل في النهاية المطاف الى إعلان تلك الصرخة المدوية للأمل.. إن هؤ لاء الكتاب يحتوون القوة الإلهية التي تلتهمهم. و يتم ذلك عن طريقي الخشوع و الأمل. لأن ((لامعقولية)) هذا الوجود تؤكد لهم، إلى حدما واقع ما فوق الطبيعة. و إذا أوصل طريق هذه الحياة إلى الله، فهناك إذن المخرج. وهكذا يظل الدأب و العناد اللذان يكرر بهما أبطال كافكا وكيركغارد تجو لاتهم هما الضمان الوحيد للقدرة النابعة من هذا الامل



### ترويض السرد الإنساني لأزمنة ما بعد كافكا

### عباس الحسيني



بدأ الأمر وكأنه مجرد مسار لكاتب، راح يكدح مجتهدا في مطبات الغموض، الغموض وحده دون غيره من أدوات القنص الروائي، وهو، السيد كافكا، الذي لم يحظ كغيره من أدباء جيله، بالتقدير في عصره.

66

هل كان ليهودية كافكا اثر في تحوله الباطني؟ ربما تكون هذه الإشارة غير العادلة، والتي ضَمنها الناقد الإنكليـزي الشهير ذات مرة، جـون دوفر ويلسون، حول الانكفاء في الذات اليهودية واتجاهها إلى الباطنية، وهُو تحليل غير دقيق وبعد الشبه عن تجليات كافكا.

نسبج فرانز كافكا حكايات طمس فيها الخطوط الفاصلة بين الواقعي والعبثي المراوغ والمرعب.

وهو اخطر ما يمكن أن يتبناه اي كاتب، او خالق نسيج فُكري، لأحداث المهمات الأعظم الّتي يتصدى لها جميع الأنبياء والفلاسفة والمفكرون، وغيرهم، في المستحيل المتمثل بتغير نمط التفكير القائم والسائد لشعب او مجموعة إنسانية بعينها.

عمل كافكا بدقة لا رحمة فيها، وبتفان يمكن استدراكه عبر رهافة العبارة ودقة التصوير وسعة الأفق، حيث اقدم واثقا على تشريح القلق، بكل مرارته، والاغتراب، بكل تُجلياته، و الفكاهة السوداء بكل ثرائها الملغر،

وهي البنى الفكرية الكلاسيكية أنذاك، والتي تكمن تحت القشّرة المصقولة بدقة متناهية، في المجتّمع المخملي

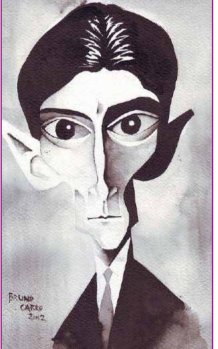
لم يك كافكا ليعلم أن رؤيته الأدبية الفريدة ستتبلور ذات يـوم في مصطلـح كافكوي، وهو مصطلـح قائم بذاته، وهي كذلك صفة نادرة تجسد مواقع وطبيعة الفخاخ البيروقر اطية المشوشة، وغير المفهومة، التي يمكنَ أن توقع بوجود الإنسان في شرك الحيرة وافتراءات

استغلت قصصه الانساق المغذية العميقة لعلم النفس البشري، والمضاوف والأسرار الكونية التي تجاوزت

تاريخانية كافكا لا تشبه تاريخانية هيغل وفيورباخ، انه يحاور التاريخ في مديات قصيرة المدى وباستحضار تواريخ أخرى كما في ذاكرة المسخ، ليحيلها إلى مشرحة الواقع ممزقا إياها بمشرط الغواية والعبث المؤقت، انه مسرح متفاوت القيمة لكنه جسور ومعبر ومتواصل. كافكاً كان يمثل التصول، الذي لا مفر منه لجريجور

سامسا، بطل كافكا المنهزم والممسوخ إلى صرصور، انه البطل التراجيدي الذي لم ولن يتوقف عن العويل شعريا كما في هاملت و زيفاكو ... حيث تكون السلطة مشرطا على اللسان، والمقصلة قبلة عاشقة على رقبة





. وقد استمر تأثير كافكا، كما تنبأ له كثيرون في التحول،

وشق طريق السرد الغامض ببطء عبر بوابية مدارس تيارات السلا وعي الأدبية، والتي ضمنتها شروحات كلود ليفي شتراوس فيما بعد ضمن الحركة البنيوية. والملّفت ان جميع الأدباء والشعراء وارباب الكتابة من

الحدس الثاقب، والتدقيق شبه الممل في التفاصيل من الهمس والسمع والإنصات والتأفف والتوبيخ الدائم للذات والحوار الباطني وبشكل مخيف، حتى ولوج مراحل الاذعان للنصس ومرارات اعادة فهم المأساة الإنسانية، ومن ثم إحالتها إلى مسارها الحقيقي، وبات المؤلفون بعد مرحلة كافكا غير قادرين على التخلص من لوثته المهيمنة، في السرد الضارج على المسارات التقليدية، او الأخاذ عبر تخوم اللغة المفخخة.

تبنى الوجوديون من أمثال سارتر وكامو ودي بوفوار وريجيس دوبريه ضمن جهود كافكا في الطروحات الإنسانية المحمومة والبحث عن المعني الحقيقي والخلاص الأبدي من الشعور المثقل بالذنب والخطيئة المتبناة، تجاه التجاوزات غير المبررة على جوهر الذات الإنسانية التي اقترفت مطلع القرن التاسع عشر وما تلاه من ثورات تكنولوجية عمقت الهوة بين الإنسان والآلة يصفتها اداة إيادة وقتل وفناء.

كان المجتمع الغربي يزداد توحشا وتطرفا وابتعادا عن المصاور والقيم الإنسانية، ليفاقم غربة الأنسى المقيدة بمسارات السلطة والمؤسسات والأنظمة القاسية في مساراتها الضاغطة بشدة على الأحلام والتطلعات

ومن كامو إلى سارتر، كانت بصمة كافكا تنتقل كعلامة دالـة على تأملاتهـم في العبـث، والتجريـد والإحالة إلى

الواقعيون السحريون من اللاتينيين، مثل غابرييل جارسيا ماركير وميخيل إستورياس وجورج امادو، قد نسجوا ايضا خيوطا كافكاوية ضمن تجليات الاستعارة و الاغتراب النفسي وإعادة تحليل القوالب السردية، في نسيجهم من الأدب الذي يصنف على انه مخيال مترف ضمن تيارات اللا واقعية السحرية.

السحرية الواقعية نفسها التي عمل عليها غابريل غارسيا في رو ايته مائة عام من العزلة، وخريف البطريارك وليسل دى الكولونيل من يراسله وكذلك في رواية حب في زمن الكوليرا، التي استهوت هوليوود وقد جسدها

المُمثل الكولومبي خافيير بارديم. وفي عصر ما بعد الحداثة، أصبحت مراوغات كافكا الأسلوبية بمثابة خارطة طريق لأولئك الذين يرسمون تضاريس الوجود غير المؤكدة. حيث قام مؤلفون مثل توماس بينشون، وهاروكي موراكامي، وبول أوستر برسم لوحاتهم السريالية الخاصة بهم، مشوهين الواقع . من خلال عدسات كافكاويـة واضحة المعالم، حتى أصبح من الصعب التمييز بين العادي و الاستثنائي.

عجز كوني من نضال الفرد ضد الأنظمة اللاإنسانية، إلى عجزنا الكونى في مواجهة ألغاز الحياة، أصبح مصطلح الكافكاوّي، اختصارًا للمحنة الوجودية.

الرجل الملهم الذي افتتح مسيرته بقصص كوميدية مظلمـة لتناول سيرة رجـل عادي، عادي حـد التمرد على ما اعتاده من ظروف مؤسفة تكاد تتضخم لتتحول إلى عامل تأثير مهول في عواقبه – حيث يخصص للحالة الإنسانية سريرها الفصحي الفكري ويكاد يركب لها عقاقير سامة ومن ثم يدفنها في الضمير الإنساني

لقد أصبح الغامض واضحًا، والواضح غامضاً كامرأة تتلوى من الموت لذة، ولن تكون أبدا أفعى، او كسمو وشموخ حضارة اقامها النبلاء على دماء وعظام المسوخ

ولم يعد الأدب بعد السيد كما كان عليه من قبل، مجرد حكم وسير ذاتية لاناسس مترفين وسعداء لا يفصلهم عن السعادة سوى عبور جسر صغير، او الانقضاض على طاغية بليد، الزمن الكافكوي هو الزمن الحقيقي لولادة الاسى الباطني، الاسى الإنساني الذي لا يرى، ولا يسترد، ولا يكشف عن ضعفه.



### سيرة ساخرة لكافكا في الذكرى المئوية لرحيله

#### عــــارف حــمــزة

أصدرت دار زوركامب الألمانية كتاب "كافكا كاملاً"، مقدمة الكتاب بأنه "ليس هناك أجمل من تكريم كافكا بسيرة كوميدية في ذكرى رحيله". والمقصود بكافكا كاملاً ليسن فقط سيرة كافكا كشخصن وكصديق وكحبيب وكأخ، بل كذلك كرسام وصاحب نكتة، ولكن كُذلكُ كُسْيِرَة عَنْ وَالده هرمان كافكا، الذي أثر كثيراً في حيـاة صاحب روايــة "المسخ". حيـث كان والده، الذي عمل جزاراً وفق الديانـة اليهودية، ذا مزاج سيئ بشكل دائـم. وتتداخل السيرة في سـير عائلة كافكا وأصدقائه القلائل وحبيباته، وشغفه الجنسى الغريب، وهلعه من

الفشل الجنسي. وهذا الكتاب يقدم كذلك، كما في كثير من الكتب السابقة التي صدرت في عدة لغات وطبعات، رسومات كافكا وتقنيّاته في الرسم، ومحاولة فهم دو اخله ومشكلاته النفسية، إذَّ إن الكاتب التشيكي الشهير فرانز كافكًا (١٨٨٣ – ١٩٢٤) لم يكن ناثراً فحسب، بل كان رساماً، وكان يحب أن ينظر إليه كرسام معترف به. ولم يكن سوداوياً تماماً، وذلك ما جعل مصطلح "كافكاوي يندرج في النقد الأدبي، جامعاً بين السوداوية والتراجيديا والسخرية السوداء، بل كان يحب السخرية وكذلك النكتة. بل إن هناك كثيراً من مقولاته، القائمـة علـى التضـاد، التي تشـى بالسخريــة العالية، وتميزه ككاتب ساخر.

فحسب. ومن خلال إحدى رسائله إلى خطيبته فيليس بــاور، التي تِعود لعام ١٩١٣، يقول لها كافكاً: "أنت، لقد كنت رسامًا عظيماً ذات يوم". صحيح أنه يكتب هذه الجملة نصف ساخر، ولكن النصف الأَخر يشي بفخره برسوماته، وبأنه كان راضياً عن رسوماته تلك.

ولم تكن رسومات كافكا تذهب لتصور أجواء رواياته وقصصه، هو الذي أراد من صديقه ماكس برود أن يتخلص من جميع نصوصه بعد رحيله لسوء التغذيـة والجوع بسبب مرضه بالسل، ولكن، لحسن الحظ، خانه برود، تذهب لتصوير شخصيات يتخيلها ليرسمها لا ليكتبها. أو شخصيات تأتيه في الأحلام، وهـي تستعمل وقتها في صنع قفصــ لنفسها، ثم تسكن نِلكُ القفص وترتاح فيهُ. لكنها فجاَّة تريد التخلص من راحـة تلك الأقفاص" فتعيش آلام التخلص منها. هي حكايات، ربما، يقدمها كافكا من طريق الرسم.

أما رسومات شخصيات رواياته وقصصه، وكذلك شخصـه هـو، فقـد صـدرت في عشـرات الكتـب، ولكن من رسامـين آخريـن، رسمـوا "المحاكمـة" و "سامسا" و "كارل" و "الوقـاد" والنسـاء الكثـيرات، المعروفـات وغير المعروفات، في حياته.

وفي هـذا الكتـاب/ السـيرة الساخـرة يمـزج الكاتـب النمسوي نيكو لاس مالر رسومات كافكا، ورسوماته هـو، طـوال نص يتدفق بـلا نهايةٍ. وذكاء مالـر يبدأ من افتتاحية الكتاب: "اعتبرني حلماً".

هذه الافتتاحيـة، التي لا يشّرحها مالـر، حدثت في بيت ماكسس بـرود، عندما كان كافكا عنده في زيـارة. وكان والد برود نائماً على الكنبة في قيلولة الظهيرة، ويبدو أَنْ نَقَاشُـَّى كَافَـكَا وبـرود أيقظـَّه. فسـار إليه كَافـكَا على أطرافِ أصابعـه، وهمس في أذنه "من فضلك، اعتبرني حلمًاً"، وكأنه يغنيها لـه ليعـود إلى النوم، فنـام على همس كافكا، ولكن المقولة تشيي بأعمال كافكا نفسها، إذ إن النوم أو الاستيقاظ منه أو محاولة النوم أو الأحلام و الكو ابيس أو مجرد الاستلقاء، كانت تشكل البداية في نصوص كافكا وفي كتابتها.

هذه السيرة الساخرة لكافكا جمعها وحررها رسام الكاريكاتير، وكاتب القصص المصورة، النمسوي نيكو لاسس مالس (ت ١٩٦٩)، من مصادر متعددة، أشار إليها في فهرس الكتاب. فالكتابة بأحرف عادية هي من تأليف وسرد مالر، بينما المكتوبة بأحرف مائلة تخص كافكا، سواء ما جاء في رواياته وقصصه ومقالاته ورسائله ويومياته، وكذَّلك من المقابلات التي جرت مع



أصدقائه وخطيباته بعد رحيله، بمعنى أن مالر بحث وقرأ في مجلدات كثيرة ومتنوعة، وأنفق زمناً لا بأس به، قبِل أَن يكثفها ويضعها في كتاب من ١١٥ صفحة. يبدأ الكتاب من براغ في عام ١٨٥٢، وهـو العام الذي ولد فيه والد كافكا، ولكين البداية هذه كتبها مالر على غـرار افتتاحيات كافكا. "رابـي لوف (وهو حاخام كبير فى بـراغ ذلك الوقـت) رجِل ماهر. طلب اليـوم كمية من الطين، وشكِّل منه كائناً، وسرعان ما صار يشتم ذلك الكائن ويصرخ فيه بغضب، وبعدها بقليل دبتِ الحياة في ذلك الكائن، ذلك الكائن يحمل اسماً أيضاً: هرمان كافَّكا". بينما ينتهي الكتياب بحقائـق مأسوية تخص كافكا وأقرب الناس إليه. "في يـوم الثلاثاء، الثالث من شهر يوليو (تموز) لعام ٣٤٤، مات فرانز كافكا وهو في الـ • ٤ من عمره. الكثيرات مـن السيدات المهمات في حياة كافكا أصبحن ضحايا للنازية. جميع شقيقاته متن فى غرف الغاز (..) توفيت ميلينا جيسينسكا (خطيبته الأُّحْيَرة) كسجينة سياسية في (معسكر الاعتقال الألماني) رافيينسبروك. عاشت (خطيبته) فاليس باور في الولايات المتحدة الأميركية، حتى رحيلها في عام

هذه النهايات المأسوية لشقيقات كافكا، وكذلك لخطيبته الأقرب إلى قلبه ميلينا، لم يشهدها صاحب رواية الحكم أو المحاكمـة"، لأنهـا حدثت بعـد رحيله. وإلا يصعب على المرء تخيل حياة كافكا، وكتاباته، بعد تلك الماسي الكبرى. لم يكمل حياته ليشهد ذلك، مثلما لم يكمل رواياته الثلاث الشهيرة.

وبين البداية والنهاية نتعرف على حياة كافكا، سواء من خلال نص مالر أو من خلال رسائل كافكا وقصصه ومقابلات أصدقائه ومعارفه، التي كانت تبدو حياة برية بشدة، ويحتاج كافكا فيها، ليس فقط كتاباته الدعارة، والاهتمام بالصور الإباحية وكتبها، والتعرف



التعليم وكذلك القادمات من طبقات اجتماعية مختلفة، من دون الزواج بأي واحدة منهن، وكذلك دوافع قراراته المأسوية بحرق أكثر من ٩٠ في المئة من كتاباته، عندما كان يعيش في برلين. وهذه التفاصيل بالذات، حول رغباته وعلاقاته النسائية، يمكن العثور عليها، بشكل مفصل و استطرادي واستنتاجي، في كتب سيرته، وهي كتب حاول عشرات المؤلفين تتبع حياة كافكا و الكتابة عنه، لتأليف سيرة مرضية وشاملة عن صاحب "القلعة"، ومنها ثلاثة كتب في السيرة كتبها الصحافي والباحث الأدبي الألماني راينر شتاخ (١٩٥١) بشيكل متسلسل وهي "كافكا، أعوام القرارات" (٢٠٠٢) و"كافكا، أعوام الوعّي" (٢٠٠٨) و"كافكا، الأعوام المبكرة" (٢٠١٤). كتـاب "كافكا كامـلاً" يبدو مثـل سيرة عائليـة، وسيرة شخصية، وهو يبتعد عن السيرة الأدبية بقدر الإمكان، وبذلك يكون أقرب إلى الأفكار الكبيرة وليس لتفاصيل الكتب. فعلى سبيل المثال، من المعروف أن كافكا كان يهودياً، ولكنه لم يكن صهيونياً. وترد ضمن الكتاب، مع رسم كاريكاتيري، مقولة لكافكا، التي قالها لبرود وذكرها في يومياته، وهي عبارة عن سؤال منه لنفسه، وجواب منَّه لنفسه: "ما الذي يجمعني باليهود؟ (الجواب) هناك بالكادما يجمعني بنفسي"، ولكن من دون الخوض في تفاصيل ذلك من قبل مالر. أو مثل "أعتقد أنني، وفي الوقت المناسب، اكتشفت من هو مختلس النَّظر من بين الحيوانات". أو "يجب وضع عنوان جديد للقصة:

جوزفين، المغنية، أو شعب الفئران ٰ

كانت ميلينا تعيش هناك"!

وعندما يتحدث الكتاب عن فشل علاقة كافكا بخطيبته

ميلينا، وقد كتب لها رسائل كثيرة بعد انفصالهما

وزواجها من غيره، يفسرها بطريقة ساخرة: "كافكا كان

مفتوناً بميلينا. أشياء عديدة وقفت ضد هذه العلاقة،

ليس فقط زواجها، بل لأِن كافكا كان يكره فيينا، بينما



manarat

www.almadasupplements.com

رئيس مجلس الإدارة رئيس التحرير





رئيس التحرير التنفيذي علی حسین

> سكرتير التحرير رفعة عبد الرزاق



طبعت بمطابع مؤسسة 🚱 للاعلام والثقافة والفنون

• عن الاندبندنت عربية

### محاكمة كافكا

#### صالح السرزوق

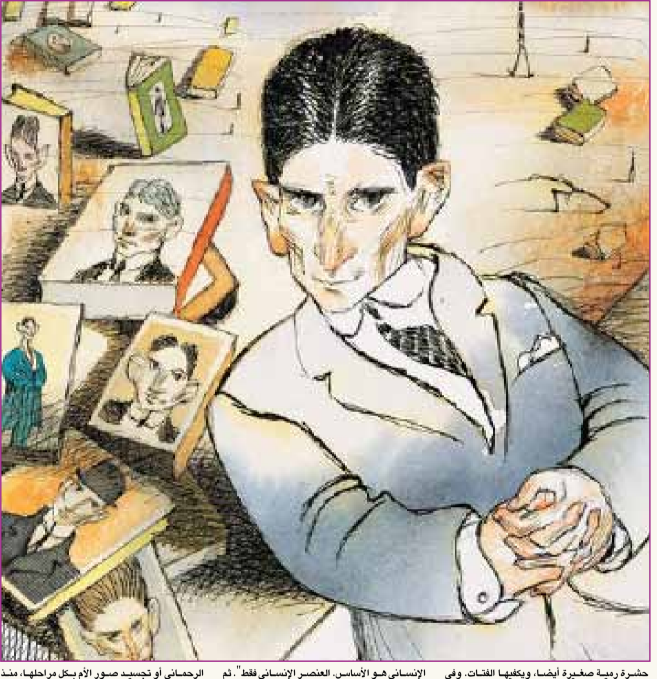
مع أن كافكا كاتب ميتافيزيقي، لكن لا تستطيع أن تضعه في صف أحد الأديان المعروف. ومنذ روايته "القضية" أول عمل أساسي له، وهو مشغول بقضايا الإنسان البسيط والهامشي الذي يعيش في عالم يحكمه الذنب واللامعقول. ومهما حاول جورج لوكاتش أن يكشف عن أوجه الشبه بين كافكا والاتجام النضالي للسريالية، تبقى مؤلفاته دليلا على استسلامه. ورؤية من هذا النوع لا تؤهل أحدا ليحمل سيف الحق، ويدافع به عن عالم شوهته الحروب ورؤوس الأموال وسياسات التوسع، فكافكا، في كل كتاباته، ساخط على عالم القضاء والمحاكم والقوانين، وسعيد بالعدالة الإلهية التي حرمت طبقات المجتمع من التكافؤ، وقد لاحظ دولوز وغوتاري هذه الظاهرة، وأكدا أنها نتيجة لعدة أسباب.

الأولى أنه يهودي في مجتمع مسيحي. الثانية أنه تشيكي ويكتب باللغَّة الألمانية. والثالُّثة والأخسرة تسييس عقدة أوديب، وتفسيره لها بضوء النشاط الرأسمـالى لمجتمع السـوق. ولذلك أصبـح كافكا صوتا يعُبِر عن عَذاب وأُوجاع الأُقليات، أو كما ورد في عنوان كتاب الثنائي الفرنسي: رمزا للأدب المغمور أو الصغير. لكن هذا لا يمنع أنه كتب بلغة استعمار قوي ومزدهر، يشمـل مكان إقامَّته، براغ، ومكان نشاطه اللغوَّي ألمانيا، فالطرفان (الأرض و اللغَّة) كانا ضمن ما يعرف حبنذاك بالمملكة البروسية، التي تفككت نتيجة حرب عام ١٩١٨، ولذلك تخلف عند كافحًا إحساس بالفضياء المفتوح، أو فضاء بحدود متحركة. وعبّر عن هذه الظاهرة فنيا بالهرب من الواقع الفعلى إلى واقع المعايشة النفسية (عالم ليلي تسوده كوابيس مرعبة وأحالم ينقصها التفاؤل) ووجد المعادل الموضوعي لهذا المحتوى بشكل متحول (لا هو رواية كتل نموذجية - على طريقة ديكنز، كما يقول دولوز وغوتاري، ولا هو رواية مصاكاة، واختار الشكل السائل الذي يتخلى عن شرط القوام والصورة – كما في "المسخ" التي تصول فيها سامساً إلى صرصار، أو أنه تنازل عن شرط الإنسان النهاري لمنفعة شخصيات ليلية غامضة غير واضحة المعالم، وتقتــات علــى نفسهـا و تعيش معظــم حياتهـا فى أنفاق وقبور، بمعنى آخر أوجد تُسخة مكيافيلية من مُخلوق اجتمع فيه حب الذات – ليسس بالمعنى النرجسي لكن بسبب الخشية من الأخر- والتاكل. فهو يقتات على من الكائنات الرمية التي تعتاش على نفسها وليس على البقايا. وإذا رأى دولوز وغوتاري أن مثل هذا الشخص الضعيف يمتلك عـدة رؤوس وأطراف، وأطلقا على هذه الظاهرة اسم إنسان الرايزوم (الجذمور) من الأجدى أن نقول إنه إنسان أميبي ينتمي لعصر الحداثة السائلة، أو ما بعد الحداثة، فهو شخص وهمى، ولا يمكنه حتى أن يتعرف على نفسه، ويقودنــا ذلك إلىّ تهمة طالما طاردته، وهي أنه حامل ومبشر بالإمبريالية الصهيونية، وكان الدليل على ذلك قصته البسيطة "بنات أوى وعرب" وهـى لوحـة تمتزج فيهـا كل مكونـات ما قبـل السرد –

وسعي ولحد تسعري حيه من سولت عن بسن استره من خرافة و أمثـ ولات وحكايات شعبيـة. ويستغلها لذم أعرابي تصادف أن داهمـه الليل وسط صحـراء تأوي اليهـا حيوانـات بنات آوى. لكن إذا وضعنـا هذا العمل المحـدود أمـام عمل أساسـي وهو "المسـخ" نستطيع أن نجزم أن خيال كافـكا لا يفرق بين شخصياته، وهي كلها متساويـة عنـده أمام غـدر وقسوة القدر. ومـا يدل على الجفـاف و التجبر في صـورة الصحـراء، لا يختلف عن المصير المحزن الذي انحدر إليه "سامسا".

وتهالك إسرائيل على اقتناء أرشيف كافكا لا يعني أنه كاتب ملتزم بقضية دولة — الأمة. و خذ حالة طاغور، على سبيل المثال، مع أنه بنغالي، لم نسمع عنه أنه تغنى ببنغلاديش، أو دعا لاستقلالها عن الهند و إقامة وطن قومي للبنغاليين على أراضيها.

وإذا كانت بنات أوى رميات ضخمة، فإن الصرصار



حسره رميه صعيره ايصاء، ويخفيها العداد، وفي الحالتين نكون أمام مشكلة إنسان ملقى خارج نطاق الرحمة الإلهية و التعاطف البشري. وهذا هو حال البحدة الإلهية و التعاطف البشري. وهذا هو حال يحقد أعماله كلها. مشل جوزيف كاف في "القضية" الذي يصوره على هيئة إنسان ضائع في سراديب و أنفاق قدره الشخصي. ومثل كاف في "القصر" الذي لا يختلف منيف. و لا تخلو كل أعمال كافكا من هذه الفلسفة التي يتحكم بها عاملان اثنان: الشعور بالدونية و الانتظار منيف. و لا نتلك هو لا ينتظر شيئا خارقا، بالعكس يتنبأ المضجر، ولذلك هو لا ينتظر شيئا خارقا، بالعكس يتنبأ البشر. ومع أن كافكا ليس كاتبا مهجريا، فهو اغترابي البشر. ومع أن كافكا ليس كاتبا مهجريا، فهو اغترابي بكل معنى الكلمة. و لا أعتقد أنه يوجد فرق أساسي بين الإحساس بالمجتمع الغريب و المكان الغريب. و إذا كانت يهوديته غير مثبتة وليست و اضحة، من الأولى أن ننفي عنه فكرة صهيونيته، ولديً عدة قرائن.

أولا. حديثه عن البيت اليهودي، في رسائله إلى خطيبته فيليسس، لا يتعدى الكلام عن مأوى يوفر للمحتاجين الرعاية و الإحساس المفقود بالأمان، ولهذا المعنى يقول لها برسالة مؤرخة في ٢٩ تموز/يوليو عام ١٩١٦: "ما يهمني ليس الفكرة الصهيونية. بلذاك الشيء تحديدا". (يقصد بيت الخدمات اليهودية في براغ). ويضيف في رسالة مؤرخة في ١١ أيلول/سبتمبر ١٩١٦: "العنصر رسالة مؤرخة في ١١ أيلول/سبتمبر ١٩١٦: "العنصر

الإنسساني هـو الأساس. العنصس الإنسساني فقط". ثم يتابع في رسالة بتاريخ ١٢ سبتمسبر ١٩١٦ "إذا أدركت أننى لست صهيونيا لن يقلقني هذا الأمر".

كما أنه في كل كتاباته، والكلام الأن للأمريكي ليسلي فيدلر، ينظر غربا وليس شرقا نحو سيناء ليذكرنا بمأساة خروج اليهود من مصر. كما أنه يهتم غالبا بمأساة الإنسان المفرد النمطي الأعزل وتناقضات حياته الرأسمالية الحديثة التي سلبت منه طفولته الأولى ورومانسية الإحساس بها.

ثانيا. مع أن ما سبق لا يخلو من الانتقائية لا توجد تصريحات جدية تنقضه أو تخفف من معناه الواضح، وهو فصل الحياة الوجدانية و الروحية عن النشاط الدعوي و الأيديولوجي، وإذا قارب كافكا فكرة الوطن القومي لليهود، فقد كان ذلك بحدود التفكير الاجتماعي. القومي لليهود، فقد كان ذلك بحدود التفكير الاجتماعي. بتصورات عن بيت صغير أو حي في مدينة، ولا يمكن لكاتب متحمس للفكرة الصهيونية أن يتناولها، وهي في أوج ازدهارها، بهذا النحو السطحي والباهت، حتى إن أوج ازدهارها، بهذا النحو السطحي ما الماهت، حتى إن أما الذي يجمعني باليهود وبالكاد لدي ما أشترك به مع نفسي". ثم تنقل عنه سؤ الا يطرحه أمام الجميع بصيغة التعجب: "اليهود قومي" وهل لي قوم أنتمي لهم .

التعجب: اليهود فومي؟ وهل لي فوم التمي لهم . ثالثا . الإيمان بالأرض يستوجب الاهتمام بالفكر

الرحماني أو تجسيد صور الأم بكل مراحلها، منذ الكدح في خدمة البيت – العائلة، وحتى التفاني في سبيل الأب – الإله، والاستماتة برعاية الابن – الرعية. وهذه إحدى أهم صور الأرض / الأم، منبع الخصوبة، ومسقط الرأس، ومكان الدفن بعد المات. فالأرض سرير لحضانة المولود ولحماية الميت الذي لا يمتلك حق الدفاع عن النفس. لكن لا يوجد أي عناية من كافكا بأمه. الدفاع عن النفس. لكن لا يوجد أي عناية من كافكا بأمه. ليس أمهات – زوجات ومربيات. وزد على ذلك أنه ترك ليل آر أش ضخما من الرسائل التي وجهها إلى أبيه وإلى لنا تر اثا ضخما من الرسائل التي وجهها إلى أبيه وإلى وربما كانت الأم أكثر إنسان تنكر له، حتى إننا علمنا أشياء كثيرة عن و الده و أخته ومحبوباته، وترك أمه في جبب مجهول أو ملف أسود.

وتهالك إسرائيل على اقتناء أرشيف كافكا لا يعني أنه كاتب ملتزم بقضية دولة – الأمة. وخذ حالة طاغور، على سبيل المثال، مع أنه بنغالي، لم نسمع عنه أنه تغنى ببنغلاديش، أو دعا لاستقلالها عن الهند وإقامة وطن قومي للبنغاليين على أراضيها. بالعكس كانت حساسية طاغور الشعرية عابرة للأجناس والإعراق، ولم يكن يرى في كل كتاباته إلاما يساعد على الاندماج والتعايش.